
EWB: En quoi se caractérise 
l e y o g i d ’ h i e r e t 
d’aujourd’hui ? 

A R : Y o g i d ’ h i e r e t 
d’aujourd’hui, cela n’a pas 
beaucoup de sens, je ne vois 
pas beaucoup de différence… 
On a tendance à confondre un 
yogi et un yogācharya, 
comme on dit en Inde. Le 
yogi est quelqu’un qui mène 
une recherche sur l’état 
d’unité. Le yogācharya est 
c e l u i q u i e n s e i g n e . 
Aujourd’hui il y a une 
confusion entre celui qui 
cherche et celui qui pense 
avoir trouvé. On n’a pas à 
faire aujourd’hui d’une 
manière majoritaire à des 
yogi, mais plutôt à des 
professeurs de yoga qui sont 
l e p l u s s o u v e n t d e s 
p r o f e s s e u r s d ’ ā s a n a 
(postures). Ils ne sont pas 
forcément en recherche de 
l ’ é t a t d e y o g a , m a i s 
considèrent assez souvent  
avoir trouvé des outils pour 
soulager essentiellement des 
problèmes corporels ou 
physiques. Il faut surtout faire 
une différence entre le 
chercheur et l’enseignant et 
non pas ceux d’hier ou 
d’aujourd’hui… 

EWB: Quelle est ton parcours 
de chercheur d’unité et 
c o m m e n t e s - t u d e v e n u 
enseignant de yoga ? 

AR: Je me suis mis en quête 
très tôt. Ma motivation était 
de toucher un état où je 
pressenta is comme une 
libération de tout ce qu’on 
peut considérer comme des 
conflits, plus précisément 
l’état de confl i t ou de 
morcellement. Ma quête m’a 
été que de trouver un état où 
i l n ’ y a v a i t p l u s d e 
séparation. Le fait d’avoir 
rencontré des individus qui 
semblaient ne plus être dans 
cet é ta t confl ic tuel , je 
rencontrais mon désir 
incarné chez quelqu’un. 
J’avais envie d’être comme 
eux… Pas de ressembler ou 
d’imiter leur vie, mais de 
vivre l’état dans lequel ils 
semblaient être et qu’ils 
affirmaient vivre. Et je ne me 
suis jamais éloigné de cette 
motivation, jamais… 
Au fur et à mesure que les 
années ont passé, certaines de 
ces personnes, pour quelle 
raison, j’en sais absolument 
r i e n , m ’ o n t s u g g é r é 
d’enseigner à mon tour. Et ce 
n’étaient pas les moindres… 
Par exemple, lorsque pour la 
p r e m i è r e f o i s o ù j ’ a i 
rencontré Krishnamurti en 
1979, on était très nombreux 
sous une grande tente en 
Suisse à Saanen. J’étais dans 
le public et le lendemain 
quelqu’un de l’équipe est 
venu me dire «  Krishnaji 
voudrait que vous veniez 
enseigner dans son école.  » 

J’étais stupéfait parce que 
j’étais un lambda parmi un 
grand nombre. Et cela s’est 
reproduit plusieurs fois. J’ai 
aussi étudié avec Kashmiri 
Babu qui après plusieurs 
années m’a dit: «  Je ne peux 
vous transmettre la part la 
plus profonde du nidrā yoga, 
quelqu’un d’autre le fera… » 
Effectivement cela a eu lieu, 
c’était Mā Ananda Mayi. 
C’est un parcours bizarre 
parce qu’il y a eu des 
rencontres physiques et 
parfois dans les rêves ou à 
travers des visions où on me 
suggérai t régul ièrement 
d’enseigner. Et cela a été la 
même chose avec Chandra 
Swami qui un jour m’a dit: 
«  mettez-vous à enseigner  ». 
C’était à la fin des années 90 
et quand je lui ai répondu, je 
le fais déjà, il m’a dit: «  Non, 
c’est maintenant que cela 
commence.  ».  Cela reste 1

très mystérieux pour moi. 

 EWB: c’est à partir de notre rencontre à Zinal au congrès de l’Union Européenne de Yoga où j’ai eu le coup de foudre pour le 1

Nidrā, pendant années 2000 que j’ai commencé à inviter André Riehl en Suisse et que les formations de longue durée en Nidrā Yoga 
se sont mises en place en Europe.
	 	 1

Yogi d’hier et d’aujourd’hui: André Riehl, se relier à l’état d’unité 

Chandra Swami



EWB: On constate qu’il y a 
une grande différence entre le 
p a rco u r s q u e t u v i en s 
d’évoquer et quelqu’un qui se 
met à enseigner le yoga 
aujourd’hui, les motivations 
ne sont pas du tout les 
mêmes. 

AR: Au départ, et je m’en 
suis jamais éloigné, il y a 
cette affirmation qui dit 
«  lorsque le disciple est 
prêt, le maître apparaît  ». 
Le souci des maîtres est que 
ceux qui étudient avec eux 
touchent cet état d’unité, 
qu’ils soient libérés comme 
on dit. La difficulté de ces 
maîtres est de trouver des 
p e r s o n n e s q u i o n t l e s 
aptitudes, le potentiel de cet 
état de libération. A ce 
moment, la relation qui reste 
celle d’une transmission, 
devient aussi une relation 
d’amour et d’amitié. C’est-à-
dire, le gūru  espère trouver 2

les disciples qui ont cette 
motivation d’éveil spirituel. 
Ce qui s’est passé par la suite 
en dehors de ce type de 
relation entre maître et 
disciple, comme les pratiques 
ont des effets secondaires 
positifs corporels, certaines 
personnes, non plus des gūru, 
mais des instructeurs ou des 
professeurs se sont beaucoup 
in té ressés à ces e ffe t s 
secondaires. Ils ont voulu 
f o r m e r d e s g e n s q u i 
transmettraient une méthode 
pour soulager essentiellement 
le corps. En Inde, en Europe, 

et dans le reste du monde 
sont apparues de formations. 
Cela s’est répandu avec le 
temps de plus en plus. 

EWB: Quel est ton regard sur 
les processus de formation et 
de professionnalisation pour 
la transmission du yoga ?  

AR: J’ai un regard très 
crit ique sur toute cette 
évolution. Je pense que ces 
organismes en se limitant aux 
«  e f f e t s s e c o n -
d a i r e s  »  t r a h i s s e n t 
profondément la nature même 
du yoga. Tout le monde a des 
d i f f i c u l t é s p h y s i q u e s , 
autrefois c’était évident, on 
a l l a i t v o i r u n 
kinésithérapeute. Quand les 
gens venaient à des cours de 
yoga, ils avaient une autre 
motivation, plus ou moins 
e x p l i c i t e . E t d e t o u t e 
évidence ces personnes 
avaient quand même un 
questionnement sur le 
mystère de la vie. Cette 
question a été petit à petit 
évacuée du fait qu’un certain 
nombre d’enseignants, mais 
aussi des regroupements 
d’enseignants se sont limités 
à cette approche corporelle. 
Et je vivais cela et le vis 
encore comme une véritable 
t r ah i son du fondemen t 
traditionnel du yoga. 
Je pense qu’il faut infiltrer les 
fédérations et les asso-
ciations, ces organismes de 
yoga pour rappeler qu’il ne 
s’agit pas de corporalité. 

Tout le monde sait qu’il y a 
une profondeur dans le yoga 
et les enseignants le savent 
aussi, mais beaucoup ne l’ont 
p a s é t u d i é e o u p a s 
suffisamment, et n’ont pas 
l’aptitude de la transmettre. 
Après ou en même temps, il y 
a eu ce rapport à l’argent, 
c ’ e s t - à - d i r e l a 
professionnalisation. Il y 
avait les personnes qui étaient 
pass ionnées par la v ie 
intérieure et leur entourage, 
amis ou parents, voyaient leur 
changement. Ces personnes 
ont tenté d’expliquer et ont 
commencé à enseigner ce qui 
a a t t i r é du monde . E t 
progressivement s’est posée 
une question : est-ce que 
j’arrêter mon travail et je ne 
fais qu’enseigner le yoga ? Et 
bien sûr, il y avait des 
questions d’argent en jeu, 
m a i s a u s s i c e l l e s d e s 
c o t i s a t i o n s s o c i a l e s . 
Progressivement cela s’est 
structuré, notamment avec le 
SNPY, le Syndicat National 
des Professeurs de Yoga où il 
a été proposé une tarification 
de l ’enseignement . Les 
professeurs ont ainsi appliqué 
ces règles de plus en plus, ont 
arrêté leurs emplois, tout en 
voulant conserver leurs 
a v a n t a g e s s o c i o -
professionnels 
I l m ’ a r r i v e e n c o r e 
aujourd’hui, de recevoir des 
appels pour demander si le 
y o g a e s t u n e a c t i v i t é 
suffisamment rémunératrice. 
Est-ce que cela vaut le coup 

 Rappelons que le mot sanskrit de gūru signifie littéralement celui qui a du poids et qui est donc autorisé dans la transmission, loin 2

de l’utilisation populaire de ce terme très dépréciative.
	 	 2



de se former pour faire ce 
métier-là ?  3

Les t en ta t ives de p ro-
fessionnaliser partent d’un 
conflit, d’une dualité, d’une 
certitude qu’il faut arriver à 
quelque chose d’autre que ce 
qui existe véritablement. 
L’enseignement lui-même de 
cette manière produit des 
conflits dans l’esprit des 
enseignants. 
Cette commercialisation du 
yoga n’a aucun sens avec 
l’étymologie même de ce 
terme. C’est ce que j’appelle 
une trahison. Et on est arrivé 
à ce point où pour certains, ce 
n’est plus une vocation, mais 
c’est un métier, tout court. Je 
connais des professeurs de 
yoga qui font des burn-out. 
I l s o n t u n e a c t i v i t é 
d’enseignement qui es t 
tellement chargée, qui prend 
tellement de place, qu’ils 
n’arrivent plus à vivre. Le 
yogi, c’est pas du tout ça, 
c’est celui qui mène une 
enquête sur « que signifie être 
un être humain ? C’est une 
recherche qui passe par une 
grande tranquillité d’esprit. 
Tant que l’esprit n’est pas 
tranquille, on ne peut pas 
aborder cette question. 
U n c e r t a i n n o m b r e 
d’enseignants que j’appelle 
professeurs d’āsana ne sont 
pas là-dedans, ne sont pas 
dans la recherche de la 
tranquillité d’esprit, mais 
dans la poursuite de la 
réussite sociale, économique. 
Il n’y a rien de péjoratif là-

dedans , c ’ e s t j u s t e un 
constat… 
La recherche de performance 
dans les cours est incongrue. 
Le yoga est la quête de la 
nature de ce que nous 
sommes, pas de ce que nous 
devenons ou deviendrons, 
on ne devient pas meilleur, ni 
pire. La nature de l’être 
humain n’évolue pas, ce qui 
é v o l u e c e s o n t l e s 
compétences physiques, 
mentales, affectives, sociales, 
intellectuelles, etc… Ça, ça 
change, mais la nature de 
l’Être ne change pas. Et 
c’est de cela qu’i l es t 
question: vivre notre nature 
d’être humain.  

E W B : C o m m e n t 
personnellement as-tu adapté 
tes formations/cours pour 
répondre au public actuel et 
quel est celui-ci ? Que font 
tes élèves après avoir terminé 
la formation de Nidrā ?  

AR: Pour moi, cela n’a pas 
évolué, il  n’y a eu aucun 
changement, c’est-à-dire mon 

souhait est de former des 
yogi et non des professeurs 
d e y o g a . S e u l e m e n t , 
a c c e s s o i r e m e n t d e s 
professeurs de nidrâ yoga 
p o u r u n e r a i s o n t r è s 
personnelle qui est que 
l’enseignement du yoga est 
en danger et il est en train de 
perdre sa profondeur. 
Il est important à mes yeux 
de former des yogi qui sont 
dans cet te quête, cette 
recherche d’uni té qui 
commence par le silence 
mental. Ce qui fait obstacle à 
la tranquillité de l’esprit, c’est 
t o u t c e t a m a l g a m e 
psychologique qui a été 
construit au travers des 
siècles, des millénaires peut-
être. La première chose est 
donc un mental silencieux et 
à partir de là, le yoga 
commence. Avant, c’est 
seulement l’apaisement du 
mental. L’apaisement mental, 
est un état permettant de voir 
tout ce qui  empêche d’être 
moins en conflit, et au 
maximum de ne plus être en 
conflit. 
Ensuite, il y a un autre aspect 
qui apparaît, c’est de faire 
chercher aux étudiants la 
motivation profonde, non pas 
de leur engagement dans le 
yoga, mais la motivation 
profonde de leur v ie . 
Qu’est-ce qui est important 
dans sa vie ? Voir ce qui 
important dans notre vie n’est 
possible que lorsqu’on est 
tranquille mentalement. 

 remarque EWB: en Suisse, mais également au niveau international, certaines formations certifiantes avec des modules pour gérer 3

son activité de yoga sont proposées, par exemple yogibiz coaching ou mastering your yoga business by embodied philosophy.
	 	 3

André Riehl



Et éventuellement si on se 
sent appelé, va apparaître non 
pas un désir d’enseigner, 
m a i s u n e v o c a t i o n d e 
transmettre. Le coeur même 
de cette transmission est 
l ’ é t a t d ’ i n t é r i e u r , o n 
transmet ce que l’on est et 
non pas ce qu’on a appris. 
Ça passe par un support 
extérieur, ça passe par des 
exercices, mais ce n’est pas le 
plus important. 
L e p o i n t p r e m i e r e s t 
comment faire pour être 
m o i n s p e r t u r b é 
psychologiquement ? Ces 
accumulations ne sont pas 
personnelles ou individuelles, 
mais beaucoup plus large… 
O n s u b i t é n o r m é m e n t 
d ’ in f luences e t on e s t 
l’ensemble de ces influences. 
Il n’y a que la tranquillité qui 
permet de voir ça ! Quand on 
le voit, on commence un peu 
à perdre ses illusions. On 
arrête de croire qu’on est 
que lqu’un de spéc ia l , 
différent des autres.  
Quand on commence à voir 
que mon contenu personnel - 
p h y s i q u e , a f f e c t i f , 
émotionnel, psychologique - 
n’existe pas, c’est juste le 
résultat de l’ensemble de 
l’humanité, alors commence 
à diminuer cette idée que l’on 
doi t deveni r quelqu’un 
d ’ a u t r e . E t a v e c c e t t e 
tranquillité-là, il apparaît 
profondément qu’un être 
humain complet contient un 
sens. Et c’est ça, découvrir la 
motivation profonde parce 
que chacun va exprimer ce 
s e n s a v e c d e s t e r m e s 
différents, mais la motivation 

profonde est la même pour 
tous. 
Pour le dire simplement la 
motivation profonde de tout 
le monde, c’est qu’on soit 
heureux et qu’on le partage, 
qu’on cesse de piétiner dans 
l a méd ioc r i t é , dans l e 
malheur… Mais on ne peut le 
partager que si on le ressent, 
la vocation et pas l’envie 
d’en faire un métier. 
Aujourd’hui, à travers le 
monde entier des quantités 
d’écoles et regroupements se 
sont créés pour former des 
professeurs de yoga et ma 
position est d’infiltrer ces 
organismes pour ne pas 
entretenir cette illusion qu’il 
y a un devenir, mais pour 
faire toucher, si possible aux 
étudiants, qu’ils n’ont rien à 
changer. Il y a quelque chose 
en soi qui n’a pas à être 
modifié. S’il faut passer par 
le biais de ces formations, je 
ne me sens pas du tout un 
traître, parce que je n’arrête 

pas de parler de cela et je le 
dis clairement. La question 
n’est pas de former des gens 
qui ont appris des quantités 
de techniques et qui après 
vont les reproduire comme 
des perroquets. Il s’agit de 
toucher cette tranquillité 
intérieure pour découvrir ce 
qu’est un être humain 
entier. Si on ressent de 
l’amour pour le monde, de 
l’implication personnelle 
pour diminuer les conflits, 
alors on peut se mettre à 
enseigner, mais sans perdre 
de vue le fond. Les formes, 
les méthodes, les techniques 
ne son t pas fo rcément 
importantes, c’est le support 
qui permet de s’imprégner de 
cette conscience qui n’est pas 
individuelle. Cela peut se 
transmettre d’ailleurs dans 
n ’ i m p o r t e q u e l l e 
circonstance. Découvrir les 
schémas qui font que notre 
vie est saccagée, médiocre, 
fragmentée ou douloureuse 
p e r m e t d e d i m i n u e r 
énormément l’importance 
que l’on donne aux conflits, à 
la dualité, cette idée qu’il faut 
choisir ceci ou cela. Ce n’est 
pas l’objet du conflit qui est 
le plus important, mais l’état 
de conflit.  
L’état conflictuel n’est pas 
personnel, c’est un état 
psychologique de l’espèce 
humaine. A ce moment, on 
s’identifie moins avec ce qui 
nous arrive, c’est-à-dire le 
psychisme et la pensée sont 
m o i n s s e c o u é s , m o i n s 
perturbés. Et là, on arrive à la 
motivation, au sens de notre 
vie, on va s’y tenir, pas par 

	 	 4

André et Eveline à Zinal 
une amitiés de longue date



un effort, mais par évidence, 
parce que c’est clair. Il y a un 
seuil où c’est tellement 
évident qu’on ne fait plus de 
compromis avec soi-même. 
On est tolérant avec les 
autres, mais on est incisif 
avec soi-même. On ne se 
trahit plus. 

EWB: En quoi les liens avec 
l ’ I n d e , l a t r a d i t i o n 
philosophique continuent-ils 
à être pertinents / importants 
pour toi ? 

C’est devenu beaucoup moins 
prépondérant maintenant. 
Cela a été important pendant 
longtemps à travers les 
études, c’est-à-dire à la fois la 
relation avec des instructeurs, 
la découverte intérieure et 
l’étude de quelques écrits de 
références. Cela a débouché à 
un moment sur un état 
«  rebelle  » et libre qui 
a u j o u r d ’ h u i n ’ e s t p l u s 
dépendant de la culture 
indienne. Mais pendant 
longtemps, je suis passé par 
là évidemment, et bien sûr 
lorsque j’enseigne, j’y fais 
référence parce que c’est en 
quelque sorte l’aspect formel 
à partir duquel cette liberté a 
germé. Mais aujourd’hui, la 
tradition indienne est devenue 
secondaire. Mais ce qui m’a 
toujours intéressé dans cette 
tradition indienne, c’est son 
aspect universel. Les Indiens 
sont aussi conditionnés que 
l e s a u t r e s . S u i v r e 
s y s t é m a t i q u e m e n t l e s 
préceptes culturels qu’ils 
soient indiens ou européens 
rend idiot. 

L’état libre n’appartient ni 
à une culture, ni à une 
tradition. Mais je suis passé 
par une tradition, celle de 
l’Inde qui contient de grandes 
ouvertures, davantage de ce 
que je percevais en Europe. 
Et avec le temps ce qui m’a 
p r i s , c ’ e s t c e t é t a t 
d’ouverture, ce n’est pas la 
culture. Aujourd’hui, je m’en 
sens vraiment débarrassé. 

EWB: Durant ces deux 
décennies où je suis ton 
enseignement et où nous 
collaborons, j’ai observé que 
tu fais le lien entre les 
découvertes scientifiques 
m o d e r n e s e t l e s 
enseignements, peux-tu nous 
en dire plus. 

AR: J’essaie de faire du lien 
avec les découvertes parce 
que dans ce travail du yoga le 
point le plus important, c’est 
d e d é v e l o p p e r d e 
l’observation, de la sensibilité 
ou de l’écoute. Et c’est 
précisément ce que font les 
scientifiques essentiellement. 
Ils observent, ils écoutent, ils 
ressentent… Et à partir de 
leurs observations, ils tirent 
des conclusions. C’est un 
support pour passer de la 
supers t i t ion concernant 
l’intériorité vers l’observation 
de la matière. Cela peut nous 
aider à faire de la recherche 
fondamentale en nous et pas 
de la recherche d’application. 
Les scientifiques qui font de 
la recherche fondamentale 
passent par des instruments 
d i v e r s p o u r f a i r e d e 
l’observation et ils ne font 

que rendre compte de ce 
qu’ils observent en décrivant 
le fonctionnement de vie 
biologique, astrologique ou 
universelle. Nous pouvons en 
faire de même dans notre 
intériorité, le fait de voir nous 
amène de la tranquillité. La 
d i f f é r e n c e e s t q u e l e 
scientifique observe toujours 
quelque chose qui lui est 
extérieur. Il y a donc en 
p r i n c i p e t o u j o u r s 
l’observateur et la chose qui 
est observé. Mais il arrive 
pa r fo i s , no t ammen t en 
physique quantique, où tout 
un coup les scientifiques qui 
observent se sentent eux-
mêmes transformés parce 
q u ’ i l s o b s e r v e n t d e s 
phénomènes infiniment petits 
ou infiniment grands. Et ils 
arrivent à comprendre que 
nous sommes l’univers, 
nous sommes la matière. 
C’est cet aspect-là de l’état 
d’unité dans les sciences qui 
m’intéresse. Les autres 
aspects de la science ne 
m’intéressent pas parce qu’ils 
entretiennent la division qui 
nourrit l’état de conflit. 

EWB: Quelques mots sur 
l’avenir, comment vois-tu 
l’évolution du monde du yoga 
et à quoi s’atteler pour rester 
en lien avec la profondeur de 
cet enseignement ? 

AR: Il faut s’atteler à son 
désir profond qui ne serait 
pas relié à une projection. 
C’est-à-dire, qu’est-ce qui 
me rendrai t vra iment 
h e u r e u x e t q u i n e 
d é p e n d r a i t p a s d e 

	 	 5



quelqu’un, ni de quelque 
chose. Qu’est-ce qui en moi 
pourrait être complètement 
heureux ? En s’attelant à cela, 
je vais découvrir en moi ce 
qui est déjà heureux ! 
La démarche intérieure, c’est 
de l’élagage, ce n’est jamais 
de l’accumulation. Et ça c’est 
une des grandes différences 
entre le yogi et le professeur. 
Le yogi passe son temps à 
élaguer, à supprimer ce qui 
l’empêche d’être heureux. Le 
professeur passe du temps à 
faire accumuler aux autres 
des outils qui soulagent, mais 
qui ne rendent pas heureux. 
C’est important ces 3 mots: 
sat - cit - ananda, cela 
signifie être - conscient - 
heureux. Si l’enseignement 
est autre chose, cela conduira 
toujours à ne pas ê t re 
conscient, à ne pas être 
heureux, à chercher à devenir 
au lieu d’être. C’est en cela 
q u e c e r t a i n e s f o r m e s 
d’enseignement trahissent la 
profondeur du yoga, c’est un 
mensonge qui n’a aucun sens. 
Il n’y a rien de mal à avoir 
une hygiène corporelle, 
mentale, affective, c’est très 
b i e n . M a i s i l s ’ a g i t 
maintenant de questionner 
quelle est ma nature en tant 
qu’être humain et à quoi sert 
d’être un être humain ? 
L’enseignant est celui qui se 
met au serv ice de ces 
questionnements.  
Comment accéder à un état 
où je ne suis plus en petits 
morceaux ? L’enseignement 
dit « intensément vivant - une 
tranquillité élargie - heureux, 
sat cit ananda. A partir de là 

on peut agir, sinon la clarté 
manque et par conséquence 
on crée de la souffrance, des 
conflits. Il ne s’agit pas de 
contrôler ou d’avoir une 
emprise, mais de se donner et 
de faire de sa vie une 
offrande. 

Interview menée par Eveline 
Waas Bidaux, découvrez le 
podcast Buveurs de Lune sur 
l’enseignement d’André Riehl 
https://evelinewaasbidaux.ch/
podcast 

André Riehl: 
www.nidrayogainternationa.com 
Prochains événements en 
Suisse:  
CHAKRA ET MANTRA 
YOGA – Semaine d’étude et de 
pratique 1er au 7 juin 2026, 
inscription auprès de Caroline 
Piot : info.tilayoga@pm.me , 
lieu: La Soleillette, Bogève 
(près de Genève) 
BHĀVA ET RASA - Congrès 
Européen de Yoga à Zinal, Val 
d’Annivers (VS) 16-21 août 
2026 avec la participation 
d’André Riehl, inscriptions 
www.europeanyoga.org/euyws/
fr/congres-zinal-2025/ 

	 	 6

https://evelinewaasbidaux.ch/podcast
https://evelinewaasbidaux.ch/podcast
http://www.nidrayogainternationa.com
mailto:info.tilayoga@pm.me
http://www.europeanyoga.org/euyws/fr/congres-zinal-2025/
http://www.europeanyoga.org/euyws/fr/congres-zinal-2025/

