Yogi d’hier et d’aujourd’hui: André Riehl, se relier a I’état d’unité

EWB: En quoi se caractérise
le yogi d’hier et
d’aujourd’hui ?

AR: Yogi d’hier et
d’aujourd’hui, cela n’a pas
beaucoup de sens, je ne vois
pas beaucoup de différence...
On a tendance a confondre un
yogi et un yogacharya,
comme on dit en Inde. Le
yogi est quelqu’un qui méne
une recherche sur I’état
d’unité. Le yogdacharya est
celui qui enseigne.
Aujourd’hui il y a une
confusion entre celui qui
cherche et celui qui pense
avoir trouvé. On n’a pas a
faire aujourd’hui d’une
manieére majoritaire a des
yogi, mais plutét a des
professeurs de yoga qui sont
le plus souvent des
professeurs d’asana
(postures). Ils ne sont pas
forcément en recherche de
1’¢état de yoga, mais
considérent assez souvent
avoir trouvé des outils pour
soulager essentiellement des
problémes corporels ou
physiques. Il faut surtout faire
une différence entre le
chercheur et I’enseignant et
non pas ceux d’hier ou
d’aujourd’hui...

EWRB: Quelle est ton parcours
de chercheur d’unité et
comment es-tu devenu
enseignant de yoga ?

AR: Je me suis mis en quéte
trés tot. Ma motivation était
de toucher un état ou je
pressentais comme une
libération de tout ce qu’on
peut considérer comme des
conflits, plus précisément
1’¢état de conflit ou de
morcellement. Ma quéte m’a
été que de trouver un état ou
il n’y avait plus de
séparation. Le fait d’avoir
rencontré des individus qui
semblaient ne plus étre dans
cet état conflictuel, je
rencontrais mon désir
incarné chez quelqu’un.
J’avais envie d’étre comme
eux... Pas de ressembler ou
d’imiter leur vie, mais de
vivre I’état dans lequel ils
semblaient étre et qu’ils
affirmaient vivre. Et je ne me
suis jamais ¢éloigné de cette
motivation, jamais...

Au fur et a mesure que les
années ont passé, certaines de
ces personnes, pour quelle
raison, j’en sais absolument
rien, m’ont suggéré
d’enseigner a mon tour. Et ce
n’étaient pas les moindres. ..
Par exemple, lorsque pour la
premiere fois ou j’ai
rencontré Krishnamurti en
1979, on était trés nombreux
sous une grande tente en
Suisse a Saanen. J’étais dans
le public et le lendemain
quelqu’un de I’équipe est
venu me dire « Krishnaji
voudrait que vous veniez
enseigner dans son école. »

J’étais stupéfait parce que
j’étais un lambda parmi un
grand nombre. Et cela s’est
reproduit plusieurs fois. J’ai
aussi ¢étudi¢ avec Kashmiri
Babu qui aprés plusieurs
années m’a dit: « Je ne peux
vous transmettre la part la
plus profonde du nidra yoga,
quelqu’un d’autre le fera... »
Effectivement cela a eu lieu,
c’était Ma Ananda Mayi.
C’est un parcours bizarre
parce qu’il y a eu des
rencontres physiques et
parfois dans les réves ou a
travers des visions ou on me
suggérait réguliérement
d’enseigner. Et cela a été la
méme chose avec Chandra
Swami qui un jour m’a dit:
« mettez-vous a enseigner ».
C’¢était a la fin des années 90
et quand je lui ai répondu, je
le fais déja, il m’a dit: « Non,
c’est maintenant que cela
commence. ». ! Cela reste
trés mystérieux pour moi.

e

Chandra Swami

L EWB: ¢’est a partir de notre rencontre a Zinal au congrés de I’Union Européenne de Yoga ot jai eu le coup de foudre pour le
Nidra, pendant années 2000 que j’ai commencé a inviter André Riehl en Suisse et que les formations de longue durée en Nidra Yoga

se sont mises en place en Europe.



EWB: On constate qu’il y a
une grande différence entre le
parcours que tu viens
d’évoquer et quelqu’'un qui se
met a enseigner le yoga
aujourd’hui, les motivations
ne sont pas du tout les
mémes.

AR: Au départ, et je m’en
suis jamais ¢éloigné, il y a
cette affirmation qui dit
« lorsque le disciple est
prét, le maitre apparait ».
Le souci des maitres est que
ceux qui étudient avec eux
touchent cet état d’unité,
qu’ils soient libérés comme
on dit. La difficult¢ de ces
maitres est de trouver des
personnes qui ont les
aptitudes, le potentiel de cet
¢tat de libération. A ce
moment, la relation qui reste
celle d’une transmission,
devient aussi une relation
d’amour et d’amiti¢. C’est-a-
dire, le guru? espere trouver
les disciples qui ont cette
motivation d’éveil spirituel.
Ce qui s’est passé par la suite
en dehors de ce type de
relation entre maitre et
disciple, comme les pratiques
ont des effets secondaires
positifs corporels, certaines
personnes, non plus des giiru,
mais des instructeurs ou des
professeurs se sont beaucoup
intéressés a ces effets
secondaires. Ils ont voulu
former des gens qui
transmettraient une méthode
pour soulager essentiellement
le corps. En Inde, en Europe,

et dans le reste du monde
sont apparues de formations.
Cela s’est répandu avec le
temps de plus en plus.

EWB: Quel est ton regard sur
les processus de formation et
de professionnalisation pour
la transmission du yoga ?

AR: J’ai un regard trés
critique sur toute cette
évolution. Je pense que ces
organismes en se limitant aux
« effets secon-
daires » trahissent
profondément la nature méme
du yoga. Tout le monde a des
difficultés physiques,
autrefois c’était évident, on
allait voir un
kinésithérapeute. Quand les
gens venaient a des cours de
yoga, ils avaient une autre
motivation, plus ou moins
explicite. Et de toute
¢vidence ces personnes
avaient quand méme un
questionnement sur le
mystere de la vie. Cette
question a ¢été petit a petit
évacuée du fait qu'un certain
nombre d’enseignants, mais
aussi des regroupements
d’enseignants se sont limités
a cette approche corporelle.
Et je vivais cela et le vis
encore comme une veéritable
trahison du fondement
traditionnel du yoga.

Je pense qu’il faut infiltrer les
fédérations et les asso-
ciations, ces organismes de
yoga pour rappeler qu’il ne
s’agit pas de corporalité.

Tout le monde sait qu’il y a
une profondeur dans le yoga
et les enseignants le savent
aussi, mais beaucoup ne 1’ont
pas étudiée ou pas
suffisamment, et n’ont pas
I’aptitude de la transmettre.
Apres ou en méme temps, il y
a eu ce rapport a l’argent,
c’est-a-dire la
professionnalisation. Il y
avait les personnes qui étaient
passionnées par la vie
intérieure et leur entourage,
amis ou parents, voyaient leur
changement. Ces personnes
ont tenté d’expliquer et ont
commencé a enseigner ce qui
a attiré du monde. Et
progressivement s’est posée
une question est-ce que
J’arréter mon travail et je ne
fais qu’enseigner le yoga ? Et
bien siar, i1l y avait des
questions d’argent en jeu,
mais aussi celles des
cotisations sociales.
Progressivement cela s’est
structuré, notamment avec le
SNPY, le Syndicat National
des Professeurs de Yoga ou il
a été propos¢ une tarification
de ID’enseignement. Les
professeurs ont ainsi appliqué
ces reégles de plus en plus, ont
arrété leurs emplois, tout en
voulant conserver leurs
avantages socio-
professionnels

Il m’arrive encore
aujourd’hui, de recevoir des
appels pour demander si le
yoga est une activité
suffisamment rémunératrice.
Est-ce que cela vaut le coup

2 Rappelons que le mot sanskrit de giiru signifie littéralement celui qui a du poids et qui est donc autorisé dans la transmission, loin
de I’utilisation populaire de ce terme trés dépréciative.



de se former pour faire ce
métier-1a ? 3

Les tentatives de pro-
fessionnaliser partent d’un
conflit, d’une dualité, d’une
certitude qu’il faut arriver a
quelque chose d’autre que ce
qui existe véritablement.
L’enseignement lui-méme de
cette manicre produit des
conflits dans 1’esprit des
enseignants.

Cette commercialisation du
yoga n’a aucun sens avec
I’étymologie méme de ce
terme. C’est ce que j’appelle
une trahison. Et on est arrivé
a ce point ou pour certains, ce
n’est plus une vocation, mais
¢’est un métier, tout court. Je
connais des professeurs de
yoga qui font des burn-out.
I[ls ont une activité
d’enseignement qui est
tellement chargée, qui prend
tellement de place, qu’ils
n’arrivent plus a vivre. Le
yogi, c’est pas du tout c¢a,
c’est celui qui méne une
enquéte sur « que signifie étre
un étre humain ? C’est une
recherche qui passe par une
grande tranquillité d’esprit.
Tant que I’esprit n’est pas
tranquille, on ne peut pas
aborder cette question.

Un certain nombre
d’enseignants que j’appelle
professeurs d’asana ne sont
pas la-dedans, ne sont pas
dans la recherche de la
tranquillité d’esprit, mais
dans la poursuite de la
réussite sociale, économique.
Il n’y a rien de péjoratif la-

3

dedans, c’est juste un
constat...

La recherche de performance
dans les cours est incongrue.
Le yoga est la quéte de la
nature de ce que nous
sommes, pas de ce que nous
devenons ou deviendrons,
on ne devient pas meilleur, ni
pire. La nature de 1’€tre
humain n’évolue pas, ce qui
évolue ce sont les
compétences physiques,
mentales, affectives, sociales,
intellectuelles, etc... Ca, ¢a
change, mais la nature de
IEtre ne change pas. Et
c’est de cela qu’il est
question: vivre notre nature
d’étre humain.

André Riehl

EWB: Comment
personnellement as-tu adapté
tes formations/cours pour
répondre au public actuel et
quel est celui-ci ? Que font
tes éleves apres avoir terminé
la formation de Nidra ?

AR: Pour moi, cela n’a pas
évolué, il n’y a eu aucun
changement, ¢’est-a-dire mon

souhait est de former des
yogi et non des professeurs
de yoga. Seulement,
accessoirement des
professeurs de nidra yoga
pour une raison tres
personnelle qui est que
I’enseignement du yoga est
en danger et il est en train de
perdre sa profondeur.

Il est important a mes yeux
de former des yogi qui sont
dans cette quéte, cette
recherche d’unité qui
commence par le silence
mental. Ce qui fait obstacle a
la tranquillité de I’esprit, c’est
tout cet amalgame
psychologique qui a été
construit au travers des
siécles, des millénaires peut-
étre. La premicre chose est
donc un mental silencieux et
a partir de la, le yoga
commence. Avant, c’est
seulement 1’apaisement du
mental. L’apaisement mental,
est un état permettant de voir
tout ce qui empéche d’étre
moins en conflit, et au
maximum de ne plus étre en
conflit.

Ensuite, il y a un autre aspect
qui apparait, c’est de faire
chercher aux ¢étudiants la
motivation profonde, non pas
de leur engagement dans le
yoga, mais la motivation
profonde de leur vie.
Qu’est-ce qui est important
dans sa vie ? Voir ce qui
important dans notre vie n’est
possible que lorsqu’on est
tranquille mentalement.

remarque EWB: en Suisse, mais également au niveau international, certaines formations certifiantes avec des modules pour gérer

son activité de yoga sont proposées, par exemple yogibiz coaching ou mastering your yoga business by embodied philosophy.



Et éventuellement si on se
sent appel€, va apparaitre non
pas un désir d’enseigner,
mais une vocation de
transmettre. Le coeur méme
de cette transmission est
1’état d’intérieur, on
transmet ce que ’on est et
non pas ce qu’on a appris.
(Ca passe par un support
extérieur, ca passe par des
exercices, mais ce n’est pas le
plus important.

Le point premier est
comment faire pour étre
moins perturbé
psychologiquement ? Ces
accumulations ne sont pas
personnelles ou individuelles,
mais beaucoup plus large...
On subit énormément
d’influences et on est
I’ensemble de ces influences.
Il n’y a que la tranquillité qui
permet de voir ¢a ! Quand on
le voit, on commence un peu
a perdre ses illusions. On
arréte de croire qu’on est
quelqu’un de spécial,
différent des autres.

Quand on commence a voir
que mon contenu personnel -
physique, affectif,
émotionnel, psychologique -
n’existe pas, c’est juste le
résultat de 1’ensemble de
I’humanité, alors commence
a diminuer cette idée que 1’on
doit devenir quelqu’un
d’autre. Et avec cette
tranquillité-l1a, i1l apparait
profondément qu’un étre
humain complet contient un
sens. Et c’est ¢a, découvrir la
motivation profonde parce
que chacun va exprimer ce
sens avec des termes
différents, mais la motivation

profonde est la méme pour
tous.

Pour le dire simplement la
motivation profonde de tout
le monde, c’est qu’on soit
heureux et qu'on le partage,
qu’on cesse de piétiner dans
la médiocrité, dans le
malheur... Mais on ne peut le
partager que si on le ressent,
la vocation et pas l’envie
d’en faire un métier.
Aujourd’hui, a travers le
monde entier des quantités
d’écoles et regroupements se
sont créés pour former des
professeurs de yoga et ma
position est d’infiltrer ces
organismes pour ne pas
entretenir cette illusion qu’il
y a un devenir, mais pour
faire toucher, si possible aux
¢tudiants, qu’ils n’ont rien a
changer. Il y a quelque chose
en soi qui n’a pas a étre
modifié. S’il faut passer par
le biais de ces formations, je
ne me sens pas du tout un
traitre, parce que je n’arréte

André et Eveline a Zinal
une amitiés de longue date

pas de parler de cela et je le
dis clairement. La question
n’est pas de former des gens
qui ont appris des quantités
de techniques et qui apres
vont les reproduire comme
des perroquets. Il s’agit de
toucher cette tranquillité
intérieure pour découvrir ce
qu’est un étre humain
entier. Si on ressent de
I’amour pour le monde, de
I’implication personnelle
pour diminuer les conflits,
alors on peut se mettre a
enseigner, mais sans perdre
de vue le fond. Les formes,
les méthodes, les techniques
ne sont pas forcément
importantes, c’est le support
qui permet de s’imprégner de
cette conscience qui n’est pas
individuelle. Cela peut se
transmettre d’ailleurs dans
nimporte quelle
circonstance. Découvrir les
schémas qui font que notre
vie est saccagée, meédiocre,
fragmentée ou douloureuse
permet de diminuer
énormément 1’importance
que I’on donne aux conflits, a
la dualité, cette idée qu’il faut
choisir ceci ou cela. Ce n’est
pas I’objet du conflit qui est
le plus important, mais 1’état
de conflit.

L’état conflictuel n’est pas
personnel, c’est un état
psychologique de P’espéce
humaine. A ce moment, on
s’identifie moins avec ce qui
nous arrive, c’est-a-dire le
psychisme et la pensée sont
moins secoués, moins
perturbés. Et 1a, on arrive a la
motivation, au sens de notre
vie, on va s’y tenir, pas par

4



un effort, mais par évidence,
parce que c’est clair. [1 y a un
seuil ou c’est tellement
évident qu’on ne fait plus de
compromis avec soi-méme.
On est tolérant avec les
autres, mais on est incisif
avec soi-méme. On ne se
trahit plus.

EWB: En quoi les liens avec
[’Inde, la tradition
philosophique continuent-ils
a étre pertinents / importants
pour toi ?

C’est devenu beaucoup moins
prépondérant maintenant.
Cela a été important pendant
longtemps a travers les
études, c’est-a-dire a la fois la
relation avec des instructeurs,
la découverte intérieure et
I’é¢tude de quelques écrits de
références. Cela a débouché a
un moment sur un état
« rebelle » et libre qui
aujourd’hui n’est plus
dépendant de la culture
indienne. Mais pendant
longtemps, je suis passé par
la évidemment, et bien sir
lorsque j’enseigne, j’y fais
référence parce que c’est en
quelque sorte I’aspect formel
a partir duquel cette liberté a
germé. Mais aujourd’hui, la
tradition indienne est devenue
secondaire. Mais ce qui m’a
toujours intéress€¢ dans cette
tradition indienne, c’est son
aspect universel. Les Indiens
sont aussi conditionnés que
les autres. Suivre
systématiquement les
préceptes culturels qu’ils
soient indiens ou européens
rend idiot.

L’état libre n’appartient ni
a une culture, ni a wune
tradition. Mais je suis passé
par une tradition, celle de
I’Inde qui contient de grandes
ouvertures, davantage de ce
que je percevais en Europe.
Et avec le temps ce qui m’a
pris, c’est cet état
d’ouverture, ce n’est pas la
culture. Aujourd’hui, je m’en
sens vraiment débarrassé.

EWB: Durant ces deux
décennies ou je suis ton
enseignement et ou nous
collaborons, j’ai observé que
tu fais le lien entre les
découvertes scientifiques
modernes et les
enseignements, peux-tu nNous
en dire plus.

AR: J’essaie de faire du lien
avec les découvertes parce
que dans ce travail du yoga le
point le plus important, c’est
de développer de
I’observation, de la sensibilité
ou de I1’écoute. Et c’est
précisément ce que font les
scientifiques essentiellement.
Ils observent, ils écoutent, ils
ressentent... Et a partir de
leurs observations, ils tirent
des conclusions. C’est un
support pour passer de la
superstition concernant
I’intériorité vers 1I’observation
de la matiere. Cela peut nous
aider a faire de la recherche
fondamentale en nous et pas
de la recherche d’application.
Les scientifiques qui font de
la recherche fondamentale
passent par des instruments
divers pour faire de
I’observation et ils ne font

que rendre compte de ce
qu’ils observent en décrivant
le fonctionnement de vie
biologique, astrologique ou
universelle. Nous pouvons en
faire de méme dans notre
intériorité, le fait de voir nous
amene de la tranquillité. La
différence est que le
scientifique observe toujours
quelque chose qui lui est
extérieur. 11 y a donc en
principe toujours
I’observateur et la chose qui
est observé. Mais il arrive
parfois, notamment en
physique quantique, ou tout
un coup les scientifiques qui
observent se sentent eux-
mémes transformés parce
qu’ils observent des
phénomeénes infiniment petits
ou infiniment grands. Et ils
arrivent a comprendre que
nous sommes l’univers,
nous sommes la maticre.
C’est cet aspect-la de 1’état
d’unité dans les sciences qui
m’intéresse. Les autres
aspects de la science ne
m’intéressent pas parce qu’ils
entretiennent la division qui
nourrit I’état de conflit.

EWB: Quelques mots sur
[’avenir, comment vois-tu
[’évolution du monde du yoga
et a quoi s atteler pour rester
en lien avec la profondeur de
cet enseignement ?

AR: 1l faut s’atteler a son
désir profond qui ne serait
pas relié a une projection.
C’est-a-dire, qu’est-ce qui
me rendrait vraiment
heureux et qui ne
dépendrait pas de

5



quelqu’un, ni de quelque
chose. Qu’est-ce qui en moi
pourrait étre compleétement
heureux ? En s’attelant a cela,
je vais découvrir en moi ce
qui est déja heureux !

La démarche intérieure, c’est
de I’élagage, ce n’est jamais
de I’accumulation. Et ¢a c’est
une des grandes différences
entre le yogi et le professeur.
Le yogi passe son temps a
¢laguer, a supprimer ce qui
I’empéche d’étre heureux. Le
professeur passe du temps a
faire accumuler aux autres
des outils qui soulagent, mais
qui ne rendent pas heureux.
C’est important ces 3 mots:
sat - cit - ananda, cela
signifie étre - conscient -
heureux. Si [’enseignement
est autre chose, cela conduira
toujours a ne pas étre
conscient, a ne pas étre
heureux, a chercher a devenir
au lieu d’étre. C’est en cela
que certaines formes
d’enseignement trahissent la
profondeur du yoga, c’est un
mensonge qui n’a aucun sens.
Il n’y a rien de mal a avoir
une hygiéne corporelle,
mentale, affective, c’est trés
bien. Mais il s’agit
maintenant de questionner
quelle est ma nature en tant
qu’étre humain et a quoi sert
d’étre un étre humain ?
L’enseignant est celui qui se
met au service de ces
questionnements.

Comment accéder a un état
ou je ne suis plus en petits
morceaux ? L’enseignement
dit « intensément vivant - une
tranquillité élargie - heureux,
sat cit ananda. A partir de la

on peut agir, sinon la clarté
manque et par conséquence
on crée de la souffrance, des
conflits. Il ne s’agit pas de
controler ou d’avoir une
emprise, mais de se donner et
de faire de sa vie une
offrande.

Interview menée par Eveline
Waas Bidaux, découvrez le
podcast Buveurs de Lune sur
I’enseignement d’ André Riehl
https://evelinewaasbidaux.ch/

podcast

André Riehl:
www.nidrayogainternationa.com
Prochains événements en
Suisse:

CHAKRA ET MANTRA
YOGA - Semaine d’étude et de
pratique ler au 7 juin 2026,
inscription aupres de Caroline
Piot : info.tilayoga@pm.me ,
lieu: La Soleillette, Bogéve
(prés de Geneve)

BHAVA ET RASA - Congrés
Européen de Yoga a Zinal, Val
d’Annivers (VS) 16-21 aott
2026 avec la participation
d’André Riehl, inscriptions
WWwWw.europeanyoga.org/euyws/
fr/congres-zinal-2025/



https://evelinewaasbidaux.ch/podcast
https://evelinewaasbidaux.ch/podcast
http://www.nidrayogainternationa.com
mailto:info.tilayoga@pm.me
http://www.europeanyoga.org/euyws/fr/congres-zinal-2025/
http://www.europeanyoga.org/euyws/fr/congres-zinal-2025/

